
Tamás Hankovszky

Der Ort der transzendentalen Logik im
System der Logik bei Kant

Die Interpreten sind nicht einig darin,wie sich Kants transzendentale Logik in das
System der Logik einfügt. Für die Einordnung der transzendentalen Logik haben
sie praktisch alle Möglichkeiten ausprobiert, sie sind aber zu keinem befriedi-
genden Ergebnis gekommen, weil sie, wie Kant, einige notwendige Unterschei-
dungen nicht gemacht haben. Früher haben anerkannte Forscher die transzen-
dentale Logik als eine dritte Hauptart neben die allgemeine und die besondere
Logik gestellt.¹ In der neueren Fachliteratur stößt man am häufigsten auf den
Gedanken, dass die transzendentale Logik zu den besonderen Logiken gehört. In
den letzten Jahren hat auch die Auffassung Vertreter gefunden, dass die tran-
szendentale Logik eine allgemeine Logik ist.²

Die Mannigfaltigkeit der Positionen ist darauf zurückzuführen, dass Kant in
dreierlei Hinsicht zweideutig ist. 1. Er spricht zum einen über die Logik als die
Wissenschaft des erkennenden Denkens, zum anderen des Denkens überhaupt,
und diese beiden Redeweisen werden oft nicht voneinander getrennt. 2. Auch
zwei Begriffe von Allgemeinheit, nämlich zum einen die Allgemeinheit nach den
Gegenständen, zum anderen die nach den Arten des Denkens, werden bei ihm
nicht unterschieden. 3. Bei der Bestimmung einer Art der Logik ist nicht immer
klar, was zu ihrer Definition gehört, und was nur eine daraus abgeleitete Eigen-
schaft ist. Ich versuche im Folgenden, möglichst vielen Kantforschern dadurch
recht zu geben, dass ich – im Gegensatz zu den meisten – zwischen den beiden
Auffassungen der Logik und den beiden Begriffen der Allgemeinheit nicht wähle,
sondern, wenn auch in je anderer Hinsicht, beide gelten lasse. Aus Gründen der
Klarheit ist es jedoch unerlässlich, die Logik in erster Linie für die Wissenschaft
der Regeln des Denkens zu halten (unabhängig davon, ob wir damit Erkenntnisse
erwerben) und das Attribut „allgemein“ derjenigen Logik vorzubehalten, die das
Denken unabhängig von seinen Gegenständen untersucht.

Tamás Hankovszky, Péter Pázmány Katholische Universität, Budapest, Ungarn,
hankovszky@btk.ppke.hu

 Vgl. Kemp Smith, Norman:ACommentary to Kant’s ‘Critique of Pure Reason’. Basingstoke 22003,
169.
 Tolley, Clinton: The Generality of Kant’s Transcendental Logic. In: Journal of the History of
Philosophy, 50/3 (2012), 417–446.

https://doi.org/10.1515/9783110467888-046



1 Die transzendentale Logik als allgemeine Logik

Nehmen wir die Begriffe der Logik und der Allgemeinheit in diesem Sinne,
müssen wir auch die transzendentale Logik für allgemein halten. Um sie von
derjenigen Logik unterscheiden zu können, die Kant selbst allgemein nannte,
werde ich die letztere formale Logik nennen.

Wie unterscheidet sich die transzendentale Logik von der formalen, und was
macht sie trotzdem allgemein? Während die transzendentale Logik „die Regeln
des reinen Denkens eines Gegenstandes“³ enthält, enthält die formale „die
schlechthin nothwendigen Regeln des Denkens, ohne welche gar kein Gebrauch
des Verstandes stattfindet“.⁴ Während die transzendentale Logik „bloß mit den
Gesetzen des Verstandes und der Vernunft zu thun hat, aber lediglich, sofern sie
auf Gegenstände a priori bezogen wird“,⁵ „hat [die formale] mit nichts als der
bloßen Form des Denkens zu thun“.⁶ Beide Logiken beschäftigen sich alsomit den
Regeln des Denkens überhaupt, aber ihre Beziehung zu den Gegenständen des
Denkens ergibt einen Unterschied zwischen ihnen. Sie unterscheiden sich aber in
dieser Hinsicht nicht völlig, sondern nur teilweise. Die formale Logik „abstrahirt
[…] von allem Inhalt der Erkenntniß“,⁷ die transzendentale abstrahiert „nicht von
allem Inhalt der Erkenntniß“.⁸ Die beiden Logiken sind also durch das Maß der
Abstraktion von den Gegenständen unterschieden. Die formale Logik abstrahiert
von dem gesamten Inhalt, die transzendentale hingegen nur von einem Teil des
Inhalts. Zwischen ihnen besteht also ein Gradunterschied.

Kant sagt mehrmals, dass er unter dem Inhalt der Erkenntnis ihre „Beziehung
auf ihr Object“⁹ versteht. Diese Beziehung muss also mehrere Grade oder Arten
haben, von denen im Falle der transzendentalen Logik eine, und im Falle der
formalen keine zustande kommt. In diese Richtung zeigt auch, dass Kant an ei-
nem wichtigen Ort die Abstraktheit der formalen Logik in zwei Schritten wie-
dergibt. Sie abstrahiere „von allem Inhalt der Verstandeserkenntniß, und der
Verschiedenheit ihrer Gegenstände“.¹⁰ Die transzendentale Logik unternimmt
hingegen nur einen Schritt der Abstraktion. Sie abstrahiert nur von der Ver-
schiedenheit der Gegenstände, und das ist die Bedingung dafür, dass sie sich auf

 Kant: KrV, A 55/B 80.
 Kant: KrV, A 52/B 76.
 Kant: KrV, A 57/B 81 f.
 Kant: KrV, A 54/B 78.
 Kant: KrV, A 55/B 79.
 Kant: KrV, A 55/B 80.
 Kant: KrV, A 58/B 83; Vgl. KrV, A 55/B 79, A 63/B 87.
 Kant: KrV, A 54/B 78.

1226 Tamás Hankovszky



die Objekte beziehen, sogar a priori beziehen kann – anders als die besondere
Logik, die sich a posteriori auf die eine oder andere Gruppe der Objekte bezieht
und nur dann richtig angewandt wird, wenn ein Unterschied zwischen den Ob-
jekten gemacht wird.

Eine Logik ist Kant zufolge schon darum allgemein, weil sie von den Unter-
schieden der Objekte des Denkens abstrahiert. Wo er die Logik des allgemeinen
Verstandesgebrauchs in der Kritik der reinen Vernunft zum erstenMal erwähnt und
sie der des besonderen Verstandesgebrauchs gegenüberstellt, charakterisiert er
sie dadurch, dass sie die Regeln für das Denken „unangesehen der Verschie-
denheit der Gegenstände“¹¹ vorschreibe. Als er dann um der Vollständigkeit der
Aufteilung willen auch die sogenannte angewandte Logik einführt, erkennt er
diese als eine allgemeine Logik an, weil „sie auf den Verstandesgebrauch ohne
Unterschied der Gegenstände geht“.¹² Genauso verfährt auch die transzendentale
Logik.

2 Darf man die transzendentale Logik besondere
Logik nennen?

Die transzendentale Logik ist insofern allgemein, als sie von den Unterschieden
der Objekte abstrahiert. Das ist der Grund dafür, dass mit ihrer Hilfe – genauso wie
mit der Hilfe der formalen Logik – unterschiedslos von allen Objekten gedacht
werden kann. Versteht man unter der Allgemeinheit einer Logik, dass mit ihren
Regeln von allen Objekten richtig gedacht werden kann, ist die transzendentale
Logik nicht minder allgemein als die formale. Gegenüber einer besonderen Logik
hat sie keine ausgezeichneten Objekte, so ist ihr Gegenstandsbereich in diesem
Sinne unbeschränkt. Versteht man aber unter der Allgemeinheit einer Logik, dass
sie die Regeln allen Denkens enthält, ist die transzendentale Logik nicht allgemein,
weil sie sich „nicht wie die allgemeine [d. i. die formale] Logik auf die empirischen
sowohl als reinen Vernunfterkenntnisse ohne Unterschied“¹³ bezieht. Kant meint
nämlich, dass nicht nur das Denken überhaupt, sondern auch das Denken von
den Gegenständen Gesetze hat, die allein der Vernunft entstammen. Diese
schreibt die Vernunft a priori für sie vor ‒ im Gegensatz zu denen, die sie a pos-
teriori von ihnen gewinnt, und die die Gegenstände für sie vorschreiben. Mit den
ersteren Gesetzen beschäftigt sich die transzendentale Logik, mit den letzteren die

 Kant: KrV, A 52/B 76.
 Kant: KrV, A 53/B 78.
 Kant: KrV, A 57/B 82.

Der Ort der transzendentalen Logik im System der Logik bei Kant 1227



besondere. Für die formale Logik existiert dieser Unterschied nicht, weil sie,
während sie von aller Objektbeziehung (Inhalt) des Denkens abstrahiert, auch die
Art dieser Objektbeziehung (ob der Inhalt der Erkenntnis von dem Verstand oder
von den Objekten stammt) außer Acht lässt. So gesehen enthält die transzen-
dentale Logik weniger in sich, als die formale – wenn auch nicht weniger Ge-
genstände, doch weniger Arten des Denkens.

Es lässt sich jetzt erklären, warum viele Forscher die transzendentale Logik
für eine besondere halten.Wolff zum Beispiel behauptet, dass sie „nichts anderes
als die Fachlogik einer besonderen Wissenschaft, nämlich der Metaphysik [ist.
Sie] hat es ja mit einer besonderen Art der Verstandeserkenntnis, nämlich mit der
reinen […] Verstandeserkenntnis zu tun.“¹⁴Wolff teilt also die Logik mit Rücksicht
auf die Arten des Verstandesgebrauchs und nicht auf die Gegenstände des Ver-
stands ein, und auf dieser Grundlage erkennt er der transzendentalen Logik zu-
recht das Attribut „allgemein“ ab.Wer aber,wie z.B.Tolley, die andere Möglichkeit
wählt, behauptet mit gleichem Recht, dass „die transzendentale Logik genauso
uneingeschränkt allgemein oder universal ist, wie die traditionelle Logik.“¹⁵

Bei anderen Forschern scheinen sich die beiden Begriffe der Allgemeinheit
(d.i. die Allgemeinheit nach den Arten und nach den Gegenständen des Denkens)
zu vermischen. So schreibt zum Beispiel Höffe: „Da Kants Logik etwas erörtert,
womit die allgemeine Logik ausdrücklich ‚nichts zu tun hat‘, den ‚Ursprung un-
serer Erkenntnis von Gegenständen, so fern er nicht den Gegenständen zuge-
schrieben werden kann‘ […], richtet sie sich auf einen besonderen Gegenstand,
den bloßen Verstand, […] und gehört zur besonderen Logik; sie ist eine […] Spe-
ziallogik der Metaphysik.“¹⁶ Diese Auffassung stimmt zwar damit überein, dass
die „Logik des besondern Verstandesgebrauchs […] die Regeln [enthält], über eine
gewisse Art von Gegenständen richtig zu denken“.¹⁷ Sie lässt jedoch außer Acht,
dass die Logik bei Kant eine „Wissenschaft der Verstandesregeln“¹⁸ und keine des
Verstandes selbst ist. Sie untersucht nicht den Verstand als Gegenstand, sondern
nur die Regeln seiner Vorgehensweise. Streng genommen darf man also nicht
sagen, dass die Logik sich auf alle oder manche Gegenstände richtet, und ebenso
dürfte man auch nicht sagen, dass sie sich auf den Verstand richtet. Einerseits
kann gesagt werden, dass eine Logik sich auf ein Denken richtet, das sich auf alle

 Wolff, Michael: Die Vollständigkeit der kantischen Urteilstafel. Mit einem Essay über Freges
Begriffsschrift. Frankfurt am Main 1995, 210.
 Tolley, Clinton: The Generality of Kant’s Transcendental Logic, 418.
 Höffe, Otfried: Kants Kritik der reinen Vernunft. Die Grundlegungen der modernen Philosophie.
München 2004. 119 f.
 Kant: KrV, A 52/B 76.
 Kant: KrV, A 52/B 76.

1228 Tamás Hankovszky



oder auf manche Gegenstände bezieht. So gesehen ist die transzendentale Logik
eine allgemeine Logik. Andererseits kann gesagt werden, dass eine Logik sich
(unabhängig von der Zahl der Gegenstände) auf alle oder auf manche Arten des
Denkens richtet.

Obwohl in dieser letzteren Rücksicht die transzendentale Logik nicht allge-
mein ist, wäre es nicht ratsam, sie besondere Logik zu nennen. Diejenige Logik
nämlich, die bei Kant so heißt, beschäftigt sich definitionsgemäß mit den „Re-
geln, über eine gewisse Art von Gegenständen richtig zu denken“. Sie ist an einen
besonderen Gegenstandsbereich gebunden. Dieser Vorbehalt bleibt auch dann,
wenn wir von derjenigen Charakterisierung ausgehen, nach welcher die beson-
dere Logik eine Logik einer besonderen Wissenschaft ist. Denn eine Wissenschaft
hat ihre eigene Logik nur, weil sie spezielle Gegenstände behandelt, die spezielle
Regeln für den Verstand vorschreiben.

Wolff und Höffe ordnen die transzendentale Logik der Metaphysik zu. Dies
wirft schwierige Fragen auf. 1.Wie kann man den Gegenstandsbereich der Meta-
physik als eine engere Klasse innerhalb der Allheit der Gegenstände begreifen?
Welche sollten die besonderen Gegenstände sein, von denen mit Hilfe der tran-
szendentalen Logik gedacht wird? Einige schlagen die „Gegenstände möglicher
Erfahrung“ vor.¹⁹ Wir haben aber gesehen, dass man entsprechend der tran-
szendentalen Logik nicht nur von ihnen denken kann. Kant sagt ausdrücklich,
„daß die Kategorien im Denken durch die Bedingungen unserer sinnlichen An-
schauung nicht eingeschränkt sind, sondern ein unbegrenztes Feld haben, und
nur das Erkennen dessen,was wir uns denken, […] Anschauung bedürfe“.²⁰ 2. Die
Metaphysik ist Kant nach keine Wissenschaft, die „schon lange fertig ist“, und die
einer eigenen Logik nur „zu ihrer Berichtigung und Vollkommenheit bedarf“.²¹
Die besonderen Logiken sind aber eben dazu da. 3. Kant behauptet, dass die
besonderen Logiken Organon sind, die transzendentale Logik ist aber grund-
sätzlich ein Kanon, der – wie wir es sehen werden – nur unter gewissen Bedin-
gungen als Organon angesehen werden kann.

 Stuhlmann-Laeisz, Rainer:Kants Logik. Eine Interpretation auf der Grundlage von Vorlesungen,
veröffentlichten Werken und Nachlaß. Berlin/New York 1976. 6 f.
 Kant: KrV, B 166, Anm.
 Kant: KrV, A 52/B 76.

Der Ort der transzendentalen Logik im System der Logik bei Kant 1229



3 Die Eingeschränktheit der transzendentalen
Logik

Obwohl die transzendentale Logik als Wissenschaft des Denkens keine Eigen-
schaften von denen aufzeigt, die Kant einer besonderen Logik zuschreibt, hat sie
sich hinsichtlich der Arten des Denkens als eingeschränkt gezeigt, da sie sich nurmit
dem Denken beschäftigt, sofern es sich a priori auf die Gegenstände bezieht. Sie hat
jedoch auch eine Eingeschränktheit, die den Gegenstandsbereich des Denkens be-
trifft. Wie dies möglich ist, ist bis jetzt unklar, denn unsere bisherige Analyse hat
eben erwiesen, dass sie deshalb eine allgemeine Logik ist, weil sie zwischen den
Gegenständen nicht unterscheidet. Bis jetzt haben wir aber die transzendentale
Logik als die Wissenschaft der Regeln des Denkens überhaupt betrachtet. Um sie
hinsichtlich der Gegenstände eingeschränkt sehen zu können,müssenwir sie als ein
Mittel des Erkennens ansehen. Der Gradunterschied der Abstraktion von den Ge-
genständen, der sie in Rücksicht auf das Denken von der formalen Logik so trennt,
dass er ihre Allgemeinheit überhaupt nicht schmälert, trennt sie in Rücksicht auf das
Erkennen noch schärfer von der formalen Logik und beschränkt ihren Gegen-
standsbereich erheblich.

Wir können allein durch die formale Logik kein Wissen erlangen, denn sie
abstrahiert völlig von den Gegenständen und hat nichts mit den Objekten, son-
dern nur mit „der bloßen Form des Denkens zu thun“. Die transzendentale Logik
abstrahiert hingegen nicht völlig von den Gegenständen, sondern erfasst eben
denjenigen Aspekt des Denkens, durch den es sich a priori auf sie beziehen kann.
Dieser Objektbezug a priori erfolgt so, dass unser Verstand durch die apriorischen
Begriffe der transzendentalen Logik „in seine Vorstellungen einen transzenden-
talen Inhalt“²² bringt. Er stattet die Objekte mit Merkmalen aus, die wir – da sie
uns entstammen – a priori erkennen können. Dies bedeutet aber nicht, dass wir so
ausführliches Wissen von ihnen gewinnen, da dieser Inhalt sehr gering ist, und
wir alles außer ihren grundlegendsten Eigenschaften (durch die sie erst Gegen-
stände werden) nur aus der empirischen Erfahrung entnehmen können. Wegen
ihrer inhaltlichen Armut nennt Kant die transzendentale Logik bloß formal.²³

Dieser Inhalt ist ja nichts mehr, als dass das Denken kraft seiner sich auf Objekte
beziehen kann. Der Objektbezug ist aber noch nicht das Objekt selbst. Hier gilt
auch, dass die Erfahrung „einzig und allein uns die Materie (Objecte) an die Hand

 Kant: KrV, A 79/B 105.
 Vgl. Kant: KrV, A 63/B 88.

1230 Tamás Hankovszky



geben kann, worauf jene reine Verstandesbegriffe angewandt werden können“.²⁴
Obwohl es zum Wesen der reinen Verstandesbegriffe gehört, dass sie einen Inhalt
haben, kraft dessen sie sich auf Objekte beziehen, können sie die Objekte nicht
schaffen, sondern sie müssen sie von der Sinnlichkeit bekommen.

Nicht nur die formale Logik kannmissbraucht und so benutzt werden, als ob sie
ein Werkzeug der Erweiterung der Kenntnisse wäre, obgleich sie überhaupt nicht
Organon ist, sondern auch die transzendentale Logik. Sie kann auch zur Quelle
dialektischen Scheines werden, wenn ihre reinen Vorstellungen nicht auf die Ge-
genstände der Erfahrung bezogen werden. Ein solcher Schein entsteht, wenn ‒
während wir gesetzmäßig von etwas denken, was uns nicht gegeben ist ‒ wir es zu
erkennenmeinen.Vergebens hat die transzendentale Logik einen bestimmten Inhalt,
dennwenn uns etwas nicht gegeben ist, kann es nichtmit diesem Inhalt ausgestattet
werden, und es ist auch nicht möglich, irgendeine Information von ihm abzulesen,
die von diesem Inhalt entspringt. Ist aber etwas ein Gegenstand der Erfahrung,
richtet es sich nach unserem Verstand, und durch den bloßen Verstand kann ein
Wissen davon erlangt werden. Dementsprechend hat Kant nur dann etwas auszu-
setzen, wenn der Verstand anhand der transzendentalen Logik „über Gegenstände
ohne Unterschied“²⁵ urteilt. Obwohl Kant bei der Einteilung der transzendentalen
Logik in Analytik und Dialektik wegen seiner aktuellen Argumentationsziele betont,
dass die transzendentale Logik ein Kanon ist, könnenwir sie auch Organon nennen,
um die Möglichkeit der Erkenntnis a priori aus ihr zu bezeichnen. Kant macht je-
denfalls nur darauf aufmerksam, dass die transzendentale Logik strenge Grenzen im
Erkennen hat, und dass „sie gemißbraucht [wird], wenn man sie als das Organon
eines allgemeinen und unbeschränkten Gebrauchs gelten läßt und sich mit dem
reinen Verstande allein wagt, synthetisch über Gegenstände überhaupt zu urthei-
len“.²⁶

Um die Rücksichten der Denkbarkeit und der Erkennbarkeit klar unter-
scheiden zu können, würde ich vorschlagen, die nichtleere Klasse der Gegen-
stände, von welchen mit Hilfe einer Logik Erkenntnisse erlangt werden können,
den Umfang dieser Logik zu nennen. Er ist der Gegenstandsbereich, auf den sie
sich in dem Sinne bezieht, dass sie berechtigt benutzt werden kann, um die
dortigen Gegenstände a priori zu erkennen. (Die formale Logik hat definitions-
gemäß keinen Umfang.)

Nach dem Gesagten ist die transzendentale Logik eine allgemeine Logik in
dem Sinne, dass man nach ihren Gesetzen ohne Unterschied und ohne Ein-

 Kant: KrV, A 63/B 87f.
 Kant: KrV, A 63/B 88.
 Kant: KrV, A 63/B 88.

Der Ort der transzendentalen Logik im System der Logik bei Kant 1231



schränkung von allen Gegenständen denken kann. Sie ist jedoch in einem anderen
Sinne (aber weiterhin in Ansehung der Gegenstände und nicht der Arten des
Denkens) nicht allgemeine Logik, da man nicht alle Gegenstände mit ihrer Hilfe
erkennen kann. Mit der vorgeschlagenen Terminologie ist die transzendentale
Logik eine allgemeine Logik mit beschränktem Umfang.

Insofern nur ein Teil der Gegenstände in ihre Kompetenz fällt, kann sie sogar der
besonderen Logik ähnlich erscheinen. Um die Ähnlichkeit zu sehen, muss man
natürlich davon absehen, dass wir die transzendentale Logik jetzt als ein Mittel des
Erkennens betrachten, die besondere Logik aber als ein System der Regeln des
Denkens definiert wurde. Kant komponierte aber sein mehrschichtiges System der
Logik so, dass dieser Unterschied leicht außer Acht gelassen werden kann, da er
überhaupt nicht scharf ist. Denn die transzendentale Logik beschäftigt sich nicht
nur mit dem Erkennen, sondern auch mit dem bloßen Denken. Darüber hinaus
können ihre beiden Charakterzüge gleichzeitig zum Vorschein kommen. Die tran-
szendentaleAnalytik untersucht eben das erkennende Denken.Darum kann sie sogar
als Organon betrachtet werden. Die besondere Logik als Logik einer Wissenschaft
kann nur danach entwickelt werden, dass diese Wissenschaft ihre Objekte schon
fast völlig erkannt hat, und sie ist nicht einfach ein Mittel des Denkens von diesen
Objekten, sondern auch ein Mittel des aposteriorischen erkennenden Denkens von
ihnen. Darum nennt sie Kant ein „Organon dieser oder jener Wissenschaft“.²⁷

So wird es verständlicher, warum viele Forscher ‒ unter anderen die früher
zitierten, die die transzendentale Logik mit dem Erkennen und nicht einfach mit
dem Denken in Verbindung bringen ‒ denken, dass sie eine besondere Logik ist.
Diese Einordnung ist dennoch nicht treffend. Denn die transzendentale Logik
behandelt auch das Denken überhaupt, dessen Gegenstandsbereich genauso
unbeschränkt ist wie der der allgemeinen Logik, und die transzendentale Logik
erinnert nur dann eher an die besondere Logik, wenn wir sie in der Hinsicht des
Erkennens betrachten.

Die transzendentale Logik nimmt also eine Mittelposition zwischen der for-
malen und der besonderen ein. Für die formale Logik sind die Unterschiede der
Gegenstände unwesentlich: sie ist geeignet zum Denken und ungeeignet zum
Erkennen aller Gegenstände. Die besondere Logik macht einen Unterschied
zwischen den Gegenständen in Rücksicht sowohl auf das Denken als auch das
Erkennen. Die transzendentale Logik macht hinsichtlich des Erkennens einen
Unterschied, hinsichtlich des Denkens aber keinen. Betrachten wir sie hinsicht-
lich des Erkennens, hat sie einen beschränkten Umfang, betrachten wir sie hin-
sichtlich des Denkens, ist sie eine allgemeine Logik.

 KrV, A 52/B 76.

1232 Tamás Hankovszky


