Tamas Hankovszky
Der Ort der transzendentalen Logik im
System der Logik bei Kant

Die Interpreten sind nicht einig darin, wie sich Kants transzendentale Logik in das
System der Logik einfiigt. Fiir die Einordnung der transzendentalen Logik haben
sie praktisch alle Moglichkeiten ausprobiert, sie sind aber zu keinem befriedi-
genden Ergebnis gekommen, weil sie, wie Kant, einige notwendige Unterschei-
dungen nicht gemacht haben. Friiher haben anerkannte Forscher die transzen-
dentale Logik als eine dritte Hauptart neben die allgemeine und die besondere
Logik gestellt.! In der neueren Fachliteratur st6f3t man am haufigsten auf den
Gedanken, dass die transzendentale Logik zu den besonderen Logiken gehért. In
den letzten Jahren hat auch die Auffassung Vertreter gefunden, dass die tran-
szendentale Logik eine allgemeine Logik ist.?

Die Mannigfaltigkeit der Positionen ist darauf zuriickzufiihren, dass Kant in
dreierlei Hinsicht zweideutig ist. 1. Er spricht zum einen iiber die Logik als die
Wissenschaft des erkennenden Denkens, zum anderen des Denkens iiberhaupt,
und diese beiden Redeweisen werden oft nicht voneinander getrennt. 2. Auch
zwei Begriffe von Allgemeinheit, ndmlich zum einen die Allgemeinheit nach den
Gegenstdnden, zum anderen die nach den Arten des Denkens, werden bei ihm
nicht unterschieden. 3. Bei der Bestimmung einer Art der Logik ist nicht immer
klar, was zu ihrer Definition gehort, und was nur eine daraus abgeleitete Eigen-
schaft ist. Ich versuche im Folgenden, moglichst vielen Kantforschern dadurch
recht zu geben, dass ich — im Gegensatz zu den meisten — zwischen den beiden
Auffassungen der Logik und den beiden Begriffen der Allgemeinheit nicht wahle,
sondern, wenn auch in je anderer Hinsicht, beide gelten lasse. Aus Griinden der
Klarheit ist es jedoch unerlasslich, die Logik in erster Linie fiir die Wissenschaft
der Regeln des Denkens zu halten (unabhéngig davon, ob wir damit Erkenntnisse
erwerben) und das Attribut ,,allgemein“ derjenigen Logik vorzubehalten, die das
Denken unabhingig von seinen Gegenstdnden untersucht.

Tamas Hankovszky, Péter Pazmany Katholische Universitat, Budapest, Ungarn,
hankovszky@btk.ppke.hu

1 Vgl. Kemp Smith, Norman: A Commentary to Kant’s ‘Critique of Pure Reason’. Basingstoke 2003,
169.

2 Tolley, Clinton: The Generality of Kant’s Transcendental Logic. In: Journal of the History of
Philosophy, 50/3 (2012), 417- 446.

https://doi.org/10.1515/9783110467888-046



1226 —— Tamas Hankovszky

1 Die transzendentale Logik als allgemeine Logik

Nehmen wir die Begriffe der Logik und der Allgemeinheit in diesem Sinne,
miissen wir auch die transzendentale Logik fiir allgemein halten. Um sie von
derjenigen Logik unterscheiden zu konnen, die Kant selbst allgemein nannte,
werde ich die letztere formale Logik nennen.

Wie unterscheidet sich die transzendentale Logik von der formalen, und was
macht sie trotzdem allgemein? Wahrend die transzendentale Logik ,,die Regeln
des reinen Denkens eines Gegenstandes*® enthilt, enthilt die formale ,die
schlechthin nothwendigen Regeln des Denkens, ohne welche gar kein Gebrauch
des Verstandes stattfindet“.* Wahrend die transzendentale Logik ,,blof3 mit den
Gesetzen des Verstandes und der Vernunft zu thun hat, aber lediglich, sofern sie
auf Gegenstdnde a priori bezogen wird“,” ,hat [die formale] mit nichts als der
bloBen Form des Denkens zu thun“.® Beide Logiken beschiftigen sich also mit den
Regeln des Denkens iiberhaupt, aber ihre Beziehung zu den Gegenstdnden des
Denkens ergibt einen Unterschied zwischen ihnen. Sie unterscheiden sich aber in
dieser Hinsicht nicht vollig, sondern nur teilweise. Die formale Logik ,,abstrahirt
[...] von allem Inhalt der Erkenntni“,” die transzendentale abstrahiert ,,nicht von
allem Inhalt der Erkenntnif3“.® Die beiden Logiken sind also durch das Maf; der
Abstraktion von den Gegenstdnden unterschieden. Die formale Logik abstrahiert
von dem gesamten Inhalt, die transzendentale hingegen nur von einem Teil des
Inhalts. Zwischen ihnen besteht also ein Gradunterschied.

Kant sagt mehrmals, dass er unter dem Inhalt der Erkenntnis ihre ,,Beziehung
auf ihr Object*? versteht. Diese Beziehung muss also mehrere Grade oder Arten
haben, von denen im Falle der transzendentalen Logik eine, und im Falle der
formalen keine zustande kommt. In diese Richtung zeigt auch, dass Kant an ei-
nem wichtigen Ort die Abstraktheit der formalen Logik in zwei Schritten wie-
dergibt. Sie abstrahiere ,,von allem Inhalt der Verstandeserkenntnif3, und der
Verschiedenheit ihrer Gegenstinde“.'® Die transzendentale Logik unternimmt
hingegen nur einen Schritt der Abstraktion. Sie abstrahiert nur von der Ver-
schiedenheit der Gegenstdande, und das ist die Bedingung dafiir, dass sie sich auf

3 Kant: KrV, A 55/B 80.

4 Kant: KrV, A 52/B 76.

5 Kant: KrV, A 57/B 81f.

6 Kant: KrV, A 54/B 78.

7 Kant: KrV, A 55/B 79.

8 Kant: KrV, A 55/B 80.

9 Kant: KrV, A 58/B 83; Vgl. KrV, A 55/B 79, A 63/B 87.
10 Kant: KrV, A 54/B 78.



Der Ort der transzendentalen Logik im System der Logik bei Kant —— 1227

die Objekte beziehen, sogar a priori beziehen kann — anders als die besondere
Logik, die sich a posteriori auf die eine oder andere Gruppe der Objekte bezieht
und nur dann richtig angewandt wird, wenn ein Unterschied zwischen den Ob-
jekten gemacht wird.

Eine Logik ist Kant zufolge schon darum allgemein, weil sie von den Unter-
schieden der Objekte des Denkens abstrahiert. Wo er die Logik des allgemeinen
Verstandesgebrauchs in der Kritik der reinen Vernunft zum ersten Mal erwahnt und
sie der des besonderen Verstandesgebrauchs gegeniiberstellt, charakterisiert er
sie dadurch, dass sie die Regeln fiir das Denken ,unangesehen der Verschie-
denheit der Gegenstande“! vorschreibe. Als er dann um der Vollstandigkeit der
Aufteilung willen auch die sogenannte angewandte Logik einfiihrt, erkennt er
diese als eine allgemeine Logik an, weil ,,sie auf den Verstandesgebrauch ohne
Unterschied der Gegenstinde geht“.*> Genauso verfiahrt auch die transzendentale
Logik.

2 Darf man die transzendentale Logik besondere
Logik nennen?

Die transzendentale Logik ist insofern allgemein, als sie von den Unterschieden
der Objekte abstrahiert. Das ist der Grund dafiir, dass mit ihrer Hilfe — genauso wie
mit der Hilfe der formalen Logik — unterschiedslos von allen Objekten gedacht
werden kann. Versteht man unter der Allgemeinheit einer Logik, dass mit ihren
Regeln von allen Objekten richtig gedacht werden kann, ist die transzendentale
Logik nicht minder allgemein als die formale. Gegeniiber einer besonderen Logik
hat sie keine ausgezeichneten Objekte, so ist ihr Gegenstandsbereich in diesem
Sinne unbeschrankt. Versteht man aber unter der Allgemeinheit einer Logik, dass
sie die Regeln allen Denkens enthdilt, ist die transzendentale Logik nicht allgemein,
weil sie sich ,,nicht wie die allgemeine [d. i. die formale] Logik auf die empirischen
sowohl als reinen Vernunfterkenntnisse ohne Unterschied“?? bezieht. Kant meint
namlich, dass nicht nur das Denken iiberhaupt, sondern auch das Denken von
den Gegenstdnden Gesetze hat, die allein der Vernunft entstammen. Diese
schreibt die Vernunft a priori fiir sie vor — im Gegensatz zu denen, die sie a pos-
teriori von ihnen gewinnt, und die die Gegenstdnde fiir sie vorschreiben. Mit den
ersteren Gesetzen beschiftigt sich die transzendentale Logik, mit den letzteren die

11 Kant: KrV, A 52/B 76.
12 Kant: KrV, A 53/B 78.
13 Kant: KrV, A 57/B 82.



1228 —— Tamds Hankovszky

besondere. Fiir die formale Logik existiert dieser Unterschied nicht, weil sie,
wihrend sie von aller Objektbeziehung (Inhalt) des Denkens abstrahiert, auch die
Art dieser Objektbeziehung (ob der Inhalt der Erkenntnis von dem Verstand oder
von den Objekten stammt) auBer Acht lidsst. So gesehen enthilt die transzen-
dentale Logik weniger in sich, als die formale — wenn auch nicht weniger Ge-
genstande, doch weniger Arten des Denkens.

Es lasst sich jetzt erklaren, warum viele Forscher die transzendentale Logik
fiir eine besondere halten. Wolff zum Beispiel behauptet, dass sie ,,nichts anderes
als die Fachlogik einer besonderen Wissenschaft, namlich der Metaphysik [ist.
Sie] hat es ja mit einer besonderen Art der Verstandeserkenntnis, nimlich mit der
reinen [...] Verstandeserkenntnis zu tun.“** Wolff teilt also die Logik mit Riicksicht
auf die Arten des Verstandesgebrauchs und nicht auf die Gegenstinde des Ver-
stands ein, und auf dieser Grundlage erkennt er der transzendentalen Logik zu-
recht das Attribut ,,allgemein®“ ab. Wer aber, wie z. B. Tolley, die andere Moglichkeit
wahlt, behauptet mit gleichem Recht, dass ,,die transzendentale Logik genauso
uneingeschrankt allgemein oder universal ist, wie die traditionelle Logik.“*

Bei anderen Forschern scheinen sich die beiden Begriffe der Allgemeinheit
(d.i. die Allgemeinheit nach den Arten und nach den Gegenstinden des Denkens)
zu vermischen. So schreibt zum Beispiel Hoffe: ,,Da Kants Logik etwas erortert,
womit die allgemeine Logik ausdriicklich ,nichts zu tun hat, den ,Ursprung un-
serer Erkenntnis von Gegenstdanden, so fern er nicht den Gegenstdnden zuge-
schrieben werden kann‘ [...], richtet sie sich auf einen besonderen Gegenstand,
den blof3en Verstand, [...] und gehort zur besonderen Logik; sie ist eine [...] Spe-
ziallogik der Metaphysik.“'® Diese Auffassung stimmt zwar damit iiberein, dass
die ,,Logik des besondern Verstandesgebrauchs |[...] die Regeln [enthélt], iiber eine
gewisse Art von Gegenstinden richtig zu denken“.” Sie lédsst jedoch aufer Acht,
dass die Logik bei Kant eine ,,Wissenschaft der Verstandesregeln“!® und keine des
Verstandes selbst ist. Sie untersucht nicht den Verstand als Gegenstand, sondern
nur die Regeln seiner Vorgehensweise. Streng genommen darf man also nicht
sagen, dass die Logik sich auf alle oder manche Gegenstdnde richtet, und ebenso
diirfte man auch nicht sagen, dass sie sich auf den Verstand richtet. Einerseits
kann gesagt werden, dass eine Logik sich auf ein Denken richtet, das sich auf alle

14 Wolff, Michael: Die Vollstindigkeit der kantischen Urteilstafel. Mit einem Essay iiber Freges
Begriffsschrift. Frankfurt am Main 1995, 210.

15 Tolley, Clinton: The Generality of Kant’s Transcendental Logic, 418.

16 Hoffe, Otfried: Kants Kritik der reinen Vernunft. Die Grundlegungen der modernen Philosophie.
Miinchen 2004. 119f.

17 Kant: KrV, A 52/B 76.

18 Kant: KrV, A 52/B 76.



Der Ort der transzendentalen Logik im System der Logik bei Kant —— 1229

oder auf manche Gegenstdnde bezieht. So gesehen ist die transzendentale Logik
eine allgemeine Logik. Andererseits kann gesagt werden, dass eine Logik sich
(unabhingig von der Zahl der Gegenstiande) auf alle oder auf manche Arten des
Denkens richtet.

Obwohl in dieser letzteren Riicksicht die transzendentale Logik nicht allge-
mein ist, ware es nicht ratsam, sie besondere Logik zu nennen. Diejenige Logik
namlich, die bei Kant so heif3t, beschéftigt sich definitionsgeméaf} mit den ,,Re-
geln, iiber eine gewisse Art von Gegenstidnden richtig zu denken®. Sie ist an einen
besonderen Gegenstandsbereich gebunden. Dieser Vorbehalt bleibt auch dann,
wenn wir von derjenigen Charakterisierung ausgehen, nach welcher die beson-
dere Logik eine Logik einer besonderen Wissenschaft ist. Denn eine Wissenschaft
hat ihre eigene Logik nur, weil sie spezielle Gegenstande behandelt, die spezielle
Regeln fiir den Verstand vorschreiben.

Wolff und Hoffe ordnen die transzendentale Logik der Metaphysik zu. Dies
wirft schwierige Fragen auf. 1. Wie kann man den Gegenstandsbereich der Meta-
physik als eine engere Klasse innerhalb der Allheit der Gegenstdnde begreifen?
Welche sollten die besonderen Gegenstdnde sein, von denen mit Hilfe der tran-
szendentalen Logik gedacht wird? Einige schlagen die ,,Gegenstinde moéglicher
Erfahrung® vor.** Wir haben aber gesehen, dass man entsprechend der tran-
szendentalen Logik nicht nur von ihnen denken kann. Kant sagt ausdriicklich,
»,daf} die Kategorien im Denken durch die Bedingungen unserer sinnlichen An-
schauung nicht eingeschrankt sind, sondern ein unbegrenztes Feld haben, und
nur das Erkennen dessen, was wir uns denken, [...] Anschauung bediirfe“.?° 2. Die
Metaphysik ist Kant nach keine Wissenschaft, die ,,schon lange fertig ist*, und die
einer eigenen Logik nur ,,zu ihrer Berichtigung und Vollkommenheit bedarf“.*
Die besonderen Logiken sind aber eben dazu da. 3. Kant behauptet, dass die
besonderen Logiken Organon sind, die transzendentale Logik ist aber grund-
sdtzlich ein Kanon, der — wie wir es sehen werden — nur unter gewissen Bedin-
gungen als Organon angesehen werden kann.

19 Stuhlmann-Laeisz, Rainer: Kants Logik. Eine Interpretation auf der Grundlage von Vorlesungen,
verdffentlichten Werken und Nachlaf3. Berlin/New York 1976. 6f.

20 Kant: KrV, B 166, Anm.

21 Kant: KrV, A 52/B 76.



1230 — Tamas Hankovszky

3 Die Eingeschrdanktheit der transzendentalen
Logik

Obwohl die transzendentale Logik als Wissenschaft des Denkens keine Eigen-
schaften von denen aufzeigt, die Kant einer besonderen Logik zuschreibt, hat sie
sich hinsichtlich der Arten des Denkens als eingeschrankt gezeigt, da sie sich nur mit
dem Denken beschiftigt, sofern es sich a priori auf die Gegenstdande bezieht. Sie hat
jedoch auch eine Eingeschranktheit, die den Gegenstandsbereich des Denkens be-
trifft. Wie dies moglich ist, ist bis jetzt unklar, denn unsere bisherige Analyse hat
eben erwiesen, dass sie deshalb eine allgemeine Logik ist, weil sie zwischen den
Gegenstanden nicht unterscheidet. Bis jetzt haben wir aber die transzendentale
Logik als die Wissenschaft der Regeln des Denkens iiberhaupt betrachtet. Um sie
hinsichtlich der Gegenstande eingeschrankt sehen zu kénnen, miissen wir sie als ein
Mittel des Erkennens ansehen. Der Gradunterschied der Abstraktion von den Ge-
genstanden, der sie in Riicksicht auf das Denken von der formalen Logik so trennt,
dass er ihre Allgemeinheit iiberhaupt nicht schmaélert, trennt sie in Riicksicht auf das
Erkennen noch schérfer von der formalen Logik und beschrankt ihren Gegen-
standsbereich erheblich.

Wir kénnen allein durch die formale Logik kein Wissen erlangen, denn sie
abstrahiert vollig von den Gegenstdnden und hat nichts mit den Objekten, son-
dern nur mit ,,der blof3en Form des Denkens zu thun“. Die transzendentale Logik
abstrahiert hingegen nicht vollig von den Gegenstdnden, sondern erfasst eben
denjenigen Aspekt des Denkens, durch den es sich a priori auf sie beziehen kann.
Dieser Objektbezug a priori erfolgt so, dass unser Verstand durch die apriorischen
Begriffe der transzendentalen Logik ,,in seine Vorstellungen einen transzenden-
talen Inhalt“*? bringt. Er stattet die Objekte mit Merkmalen aus, die wir — da sie
uns entstammen — a priori erkennen kdnnen. Dies bedeutet aber nicht, dass wir so
ausfiihrliches Wissen von ihnen gewinnen, da dieser Inhalt sehr gering ist, und
wir alles aufler ihren grundlegendsten Eigenschaften (durch die sie erst Gegen-
stinde werden) nur aus der empirischen Erfahrung entnehmen kénnen. Wegen
ihrer inhaltlichen Armut nennt Kant die transzendentale Logik blof3 formal.?®
Dieser Inhalt ist ja nichts mehr, als dass das Denken kraft seiner sich auf Objekte
beziehen kann. Der Objektbezug ist aber noch nicht das Objekt selbst. Hier gilt
auch, dass die Erfahrung ,,einzig und allein uns die Materie (Objecte) an die Hand

22 Kant: KrV, A 79/B 105.
23 Vgl. Kant: KrV, A 63/B 88.



Der Ort der transzendentalen Logik im System der Logik bei Kant —— 1231

geben kann, worauf jene reine Verstandesbegriffe angewandt werden konnen*.*

Obwohl es zum Wesen der reinen Verstandesbegriffe gehort, dass sie einen Inhalt
haben, kraft dessen sie sich auf Objekte beziehen, konnen sie die Objekte nicht
schaffen, sondern sie miissen sie von der Sinnlichkeit bekommen.

Nicht nur die formale Logik kann missbraucht und so benutzt werden, als ob sie
ein Werkzeug der Erweiterung der Kenntnisse ware, obgleich sie iiberhaupt nicht
Organon ist, sondern auch die transzendentale Logik. Sie kann auch zur Quelle
dialektischen Scheines werden, wenn ihre reinen Vorstellungen nicht auf die Ge-
genstdnde der Erfahrung bezogen werden. Ein solcher Schein entsteht, wenn —
wahrend wir gesetzmaflig von etwas denken, was uns nicht gegeben ist — wir es zu
erkennen meinen. Vergebens hat die transzendentale Logik einen bestimmten Inhalt,
denn wenn uns etwas nicht gegeben ist, kann es nicht mit diesem Inhalt ausgestattet
werden, und es ist auch nicht méglich, irgendeine Information von ihm abzulesen,
die von diesem Inhalt entspringt. Ist aber etwas ein Gegenstand der Erfahrung,
richtet es sich nach unserem Verstand, und durch den blofien Verstand kann ein
Wissen davon erlangt werden. Dementsprechend hat Kant nur dann etwas auszu-
setzen, wenn der Verstand anhand der transzendentalen Logik ,,iiber Gegenstande
ohne Unterschied“? urteilt. Obwohl Kant bei der Einteilung der transzendentalen
Logik in Analytik und Dialektik wegen seiner aktuellen Argumentationsziele betont,
dass die transzendentale Logik ein Kanon ist, konnen wir sie auch Organon nennen,
um die Moglichkeit der Erkenntnis a priori aus ihr zu bezeichnen. Kant macht je-
denfalls nur darauf aufmerksam, dass die transzendentale Logik strenge Grenzen im
Erkennen hat, und dass ,,sie gemif3braucht [wird], wenn man sie als das Organon
eines allgemeinen und unbeschrankten Gebrauchs gelten 143t und sich mit dem
reinen Verstande allein wagt, synthetisch iiber Gegenstdnde iiberhaupt zu urthei-
len*.2®

Um die Riicksichten der Denkbarkeit und der Erkennbarkeit klar unter-
scheiden zu konnen, wiirde ich vorschlagen, die nichtleere Klasse der Gegen-
stande, von welchen mit Hilfe einer Logik Erkenntnisse erlangt werden konnen,
den Umfang dieser Logik zu nennen. Er ist der Gegenstandsbereich, auf den sie
sich in dem Sinne bezieht, dass sie berechtigt benutzt werden kann, um die
dortigen Gegenstédnde a priori zu erkennen. (Die formale Logik hat definitions-
gemdf keinen Umfang.)

Nach dem Gesagten ist die transzendentale Logik eine allgemeine Logik in
dem Sinne, dass man nach ihren Gesetzen ohne Unterschied und ohne Ein-

24 Kant: KrV, A 63/B 87f.
25 Kant: KrV, A 63/B 88.
26 Kant: KrV, A 63/B 88.



1232 —— Tamas Hankovszky

schrankung von allen Gegenstdnden denken kann. Sie ist jedoch in einem anderen
Sinne (aber weiterhin in Ansehung der Gegenstdnde und nicht der Arten des
Denkens) nicht allgemeine Logik, da man nicht alle Gegenstinde mit ihrer Hilfe
erkennen kann. Mit der vorgeschlagenen Terminologie ist die transzendentale
Logik eine allgemeine Logik mit beschrdanktem Umfang.

Insofern nur ein Teil der Gegenstdnde in ihre Kompetenz féllt, kann sie sogar der
besonderen Logik dhnlich erscheinen. Um die Ahnlichkeit zu sehen, muss man
natiirlich davon absehen, dass wir die transzendentale Logik jetzt als ein Mittel des
Erkennens betrachten, die besondere Logik aber als ein System der Regeln des
Denkens definiert wurde. Kant komponierte aber sein mehrschichtiges System der
Logik so, dass dieser Unterschied leicht aufler Acht gelassen werden kann, da er
liberhaupt nicht scharf ist. Denn die transzendentale Logik beschdaftigt sich nicht
nur mit dem Erkennen, sondern auch mit dem blof3en Denken. Dariiber hinaus
konnen ihre beiden Charakterziige gleichzeitig zum Vorschein kommen. Die tran-
szendentale Analytik untersucht eben das erkennende Denken. Darum kann sie sogar
als Organon betrachtet werden. Die besondere Logik als Logik einer Wissenschaft
kann nur danach entwickelt werden, dass diese Wissenschaft ihre Objekte schon
fast vollig erkannt hat, und sie ist nicht einfach ein Mittel des Denkens von diesen
Objekten, sondern auch ein Mittel des aposteriorischen erkennenden Denkens von
ihnen. Darum nennt sie Kant ein ,,Organon dieser oder jener Wissenschaft“.?”

So wird es verstandlicher, warum viele Forscher — unter anderen die friiher
zitierten, die die transzendentale Logik mit dem Erkennen und nicht einfach mit
dem Denken in Verbindung bringen — denken, dass sie eine besondere Logik ist.
Diese Einordnung ist dennoch nicht treffend. Denn die transzendentale Logik
behandelt auch das Denken iiberhaupt, dessen Gegenstandsbereich genauso
unbeschrankt ist wie der der allgemeinen Logik, und die transzendentale Logik
erinnert nur dann eher an die besondere Logik, wenn wir sie in der Hinsicht des
Erkennens betrachten.

Die transzendentale Logik nimmt also eine Mittelposition zwischen der for-
malen und der besonderen ein. Fiir die formale Logik sind die Unterschiede der
Gegenstande unwesentlich: sie ist geeignet zum Denken und ungeeignet zum
Erkennen aller Gegenstdnde. Die besondere Logik macht einen Unterschied
zwischen den Gegenstdanden in Riicksicht sowohl auf das Denken als auch das
Erkennen. Die transzendentale Logik macht hinsichtlich des Erkennens einen
Unterschied, hinsichtlich des Denkens aber keinen. Betrachten wir sie hinsicht-
lich des Erkennens, hat sie einen beschrankten Umfang, betrachten wir sie hin-
sichtlich des Denkens, ist sie eine allgemeine Logik.

27 KrV, A 52/B 76.



